IQRO: Journal of Islamic Education

2025, Vol.8, No.3, hal.1486-1498

ISSN(E): 2622-3201

2025 PAI IAIN Palopo. https.//ejournal.iainpalopo.ac.id/index.php/igro

Pesantren dan Peaceful Education: Analisis Konseptual
Pendidikan Islam berbasis Perdamaian

1Saddam Husain, 2Andi Eki Dwi Wahyuni
Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri Majene, Indonesia
email: saddamhusain@stainmajene.ac.id

Abstract

The rise of religious-based violence and radicalism has led to negative stigma against Islamic
boarding schools as institutions of Islamic education. Historically and normatively, however,
Islamic boarding schools have a strong tradition of instilling values of moderation, tolerance,
and peace. This article aims to analyse the concept and implications of peaceful education in the
pesantren education system as an effort to develop peace-based Islamic education. This study
uses a qualitative approach with a library research method. Data were collected through a review
of the literature, including books, journal articles, policy documents, and other sources on
pesantren, peace education, and Islamic education. The results of the study show that peaceful
education in Islamic boarding schools is internalised through several main concepts, namely,
Islamic boarding schools as the foundation of peace education, the Islamic boarding school
curriculum as a hidden peace curriculum, the relationship between kiai and santri as a model of
education based on exemplary behaviour, and Islamic boarding schools as agents of social
conflict resolution. These findings confirm that Islamic boarding schools have great potential as
a model of Islamic education that instils the values of peace in an integral and contextual manner
within the community’s social life. Further research is recommended to empirically examine the
implementation of peaceful education in Islamic boarding schools through field studies, thereby
strengthening the conceptual findings produced.

Keywords: Islamic Education; Islamic Boarding Schools; Peaceful Education

Abstrak

Maraknya kekerasan dan radikalisme berbasis agama telah menimbulkan stigma negatif
terhadap pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam. Padahal, secara historis dan normatif,
pesantren justru memiliki tradisi kuat dalam menanamkan nilai-nilai moderasi, toleransi, dan
perdamaian. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis konsep dan implikasi peaceful education
dalam sistem pendidikan pesantren sebagai upaya membangun pendidikan Islam berbasis
perdamaian. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka
(library research). Data dikumpulkan melalui penelaahan literatur berupa buku, artikel jurnal,
dokumen kebijakan, serta sumber-sumber relevan yang membahas pesantren, pendidikan
perdamaian, dan pendidikan Islam. Hasil kajian menunjukkan bahwa peaceful education di
pesantren terinternalisasi melalui beberapa konsep utama, yaitu pesantren sebagai fondasi
pendidikan perdamaian, kurikulum pesantren sebagai hidden curriculum perdamaian, relasi
kiai dan santri sebagai model pendidikan berbasis keteladanan, serta pesantren sebagai agen
resolusi konflik sosial. Temuan ini menegaskan bahwa pesantren memiliki potensi besar sebagai
model pendidikan Islam yang menanamkan nilai-nilai perdamaian secara integral dan
kontekstual dalam kehidupan sosial masyarakat. Penelitian selanjutnya direkomendasikan
untuk mengkaji implementasi peaceful education di pesantren secara empiris melalui studi
lapangan guna memperkuat temuan konseptual yang telah dihasilkan.

Kata kunci: Pendidikan; Islam Pesantren; Peaceful Education

I3




Pesantren dan Peaceful Education....| 1487

©IQRO: Journal of Islamic Education. This is an open access article under the Creative Commons -
Attribution-ShareAlike 4.0 International license (CC BY-SA 4.0)

Pendahuluan

Fenomena kekerasan atas nama agama menjadi sorotan dimata publik.
Setidaknya dalam satu dasawarsa terakhir telah terjadi beberapa kasus kekerasan
atas nama agama seperti Bom Bali I, Boma Bali I, teror bom Mc Donalat di Makassar,
bom Kuningan di Jakarta dan beberapa insiden kekerasan dan terorisme lainnya.
Radikalisme berbasis agama bukanlah fenomena hal yang baru. Dalam sepanjang
sejarah, tidak hanya muncul pada kelompok atau menganut agama tertentu.
radikalisme agama bukanlah merupakan fenomena yang berkembang hanya pada
komunitas tertantu. Radikalisme agama juga bercorak transnasional karena
keberadaanya dapat ditemukan diberbagi belahan dunia. (Lembaga Penelitian
Universitas Muhammadiyah Malang, 2009)

Salah satu kasus radikalisme keagamaan yang sempat mendapat perhatian
publik terjadi pada tahun 2012, ketika aparat keamanan menangkap seorang terduga
pelaku terorisme di wilayah Purbalingga. Informasi yang beredar menyebutkan
bahwa individu tersebut memiliki latar belakang sebagai santri di salah satu pondok
pesantren di Jawa Tengah (Densus 88 Tangkap Seorang Terduga Teroris Di Purbalingga
- ANTARA News, n.d.). Dalam konteks tersebut, pesantren sering kali berada pada
posisi dilematis. Di satu sisi, pesantren dituding sebagai ruang subur berkembangnya
radikalisme; namun di sisi lain, pesantren justru memiliki tradisi panjang dalam
menanamkan nilai-nilai moderasi, toleransi, dan perdamaian.

Pondok pesantren adalah lembaga pendidikan Islam yang lahir dan tumbuh
dari masyarakat dan telah mempunya pergulatan histori yang cukup panjang di
tengah masyarakat. Sistem pendidikan dipesantren yang yang secara berekalanjutan
telah berhasil mempersabhakan kontribusi positif dalam membentuk intlekutualitas
santri secara utuh. Sistem pengajaran pondok pesantren menurut Benjamin S Bloom,
telah terbukti berhasil menjalankan peran pendidikan secara baik dalam
mengembangkan kognitif, afektif, dan psikomotorik peserta didik.(Badan Litbang
dan Diklat Kementerian Agama RI, 2010)

Deradikalisasi teroris di lingkungan pondok pesantren harus digalakkan.
Setiap lapisan masyarakat pesantren mestinya memikul tanggungjawab tersebut

secara bersama dalam upaya mengabalikan citra pesantren dan tentunya ajaran Islam

IQRO: Journal of Islamic Education



1488 | Saddam Husain & Andi Eki Dwi Wahyuni

yang cinta kedamaian setelah dirusak karena adanya paham radikalisme. Hal
tersebut dapat dilakukan melalui pendidikan Islam berbasis perdamaian atau yang
lebih dikenal dengan peaceful education.

Diskursus terkait peaceful education telah banyak digelar di Indonesia sabagai
subjek kajian pluralisme dan multikulturalime sehubungan dengan maraknya kasus
kekerasan berbasis agama.(Sustikarini, 2013). Terdapat empat bentuk aktivitas
peaceful education menurut Gabriel Solomon, sebagaimana dikutip oleh H.B. Danesh,
yaitu: (1) mengubah mindset’; (2) menanamankan seperangkat kecakapan atau skill’;
(3) mempromosikan hak asasi manusia dan (4) mengelola lingkungan hidup,
pelucutan senjata dan promosi budaya damai.(Danesh, 2006)

Adapun tujuan dari peaceful education, menurut Ian Harris, adalah:

to appreciate the richness of the concept of peace; to address fears; to provide
information about security systems; to understand violent behaviour; to
develop intercultural understanding; to provide for a future orientation; to
teach peace as a process; to promote a concept of peace accompanied by social
justice; to stimulate a respect for life; and to end violence.(Harris, 2002)

Tujuan dari peaceful education yaitu untuk menghargai kekayaan konsep

perdamaian, mengatasi ketakutan, memberikan informasi tentang sistem keamanan,
memahami perilaku kekerasan, mengembangkan pemahaman antar budaya,
memberikan orientasi masa depan, mengajarkan perdamaian sebagai suatu proses,
mempromosikan konsep perdamaian disertai dengan keadilan sosial, merangsang
rasa hormat terhadap kehidupan; dan untuk mengakhiri kekerasan.

Peaceful education menghendaki adanya tindakan untuk menciptakan nilai,
sikap, tindakan, dan cara hidup yang mampu mewujudkan budaya damai. Tujuan
pendidkan menurut Asma adalah untuk memeberikan pengetahun kepada peserta
didik terkait akar konflik, ketidakadilan dalam berbagai lingkup kehidupa, baik itu
lingkup regional, nasional mapun international, begitupula dalam lingkup personal,
interpersonal, dan kelompok(Asma, 2009). Tujuan peaceful education sebagaimana
yang disampaikan oleh PBB pada tanggal 13 September 1999 yaitu, terciptanya
sebuah nilai, keyakinan, prilaku, gaya hidup, dan budaya yang berlandaskan pada
prinsip anti kekerasan, menghargai hak asasi manusia dan kebebasan, toleransi, dan
solidaritas, serta menyadiakan wadah untuk lebih pemberdayan perempuan.

Pendidikan perdamaian atau peaceful education sangat penting untuk dikaji
dalam upaya menciptakan tatanan kehidupan masyarakat yang damai dan aman.

Atas dasar itulah peneliti mengakat kajian tersebut dengan mengangkat “Pesantren

IQRO: Journal of Islamic Education



Pesantren dan Peaceful Education....| 1489

dan Peaceful Education: Analisis Konseptual Pendidikan Islam berbasis Perdamaian
untuk mengetahui Bagaimana konsep penanaman peaceful Education di Pondok
Pesantren? dan Bagaimana implikasi peaceful Education di Pesantren? Tujuan dari
penelitian ini untuk menganalisis konsep sistem peaceful Education di Pesantren dan
untuk menemukan pola pengimplementasian peaceful Education di Pesantren.
Meskipun kajian tentang pesantren dan pendidikan perdamaian telah banyak
dilakukan, sebagian besar penelitian masih bersifat parsial dan berfokus pada aspek
praktis atau studi kasus tertentu. Oleh karena itu, artikel ini bertujuan menganalisis
secara konseptual peran pesantren dalam mengembangkan peaceful education sebagai
basis pendidikan Islam berbasis perdamaian. Kajian ini memosisikan pesantren tidak
hanya sebagai objek deradikalisasi atau pendidikan karakter, tetapi sebagai model
pendidikan Islam yang bekerja secara integral melalui hidden curriculum, keteladanan
relasi kiai dan santri, dan fungsi pesantren sebagai agen resolusi konflik sosial.
Dengan pendekatan studi pustaka, artikel ini diharapkan dapat memperkaya
kerangka teoretis pendidikan Islam dalam membangun budaya damai di tengah
masyarakat multikultural Indonesia.
Metode Penelitian

Penelitian ini merupakn pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kajian
pustaka (library research) yang diarahkan untuk menelaah dan mengkaji secara
mendalam secara kritis dan deskriptif. Sumber data digunakan dari berbagai literatur
terkait konsep pesantren yang berbasis peace education. Penelitian ini tidak melibatkan
responden atau partisipan secara langsung sebagaimana penelitian lapangan,
melaikan berfokus pada pemanfaatan data sekunder yang bersumber dari literatur
tertulis.

Sumber data pada penelitian ini mencakup Al-Qur’an, Hadis, buku-buku
ilmiah, artikel nasional dan internasional, berita yang relevan. Pengumpulan data
dilakukan dengan menelusuri berbagai literatur melalui perpustakaan digital,
Publish or Perish, ProQuest, Google Scholar, ResearchGate, Spingerlink, website
berita online, SINTA, ERIC, dsb. Setiap sumber yang ada, ditelaah secara sistematis
dengan mencatat serta mengutip bagian-bagian yang relevan sesuai dengan fokus
kajian untuk analisis lebih lanjut. Triangulasi data digunakan untuk mengurangi bias
serta memberikan pemahaman yang lebih menyeluruh terhadap fokus penelitian.
Triangulasi teori yang digunakan dalam penelitian ini dengan menggunakan teori

yang berbeda untuk memberikan penafsiran data.

IQRO: Journal of Islamic Education



1490 | Saddam Husain & Andi Eki Dwi Wahyuni

Hasil dan Pembahasan
Pesantren Menjadi Fondasi Kuat bagi Peaceful education

Peaceful education terus bertransformasi sejak abad ke-20 sebagai respons atas

kebutuhan fundamental manusia terhadap kedamaian. Hal ini menunjukkan bahwa
keinginan untuk hidup dalam perdamaian menjadi katalis utama bagi keberlanjutan
kurikulum pendidikan tersebut hingga masa kini.(Majid, 1997)
Islam menegaskan bahwa kehidupan yang berjalan secara harmonis dan saling
berdampingan merupakan bagian dari fitrah manusia yang wajib dipelihara. Nilai-nilai
perdamaian ini tercantum dalam Al-Qur'an dan Hadis, serta terwujud dalam
keteladanan kehidupan Nabi Muhammad saw. beserta para sahabatnya. (Anjaswara &
Sauri, n.d.)

Konsep Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin menjadi landasan utama dalam
pendidikan damai karena mencakup seluruh dimensi kehidupan manusia. Islam tidak
berhenti pada tataran normatif atau teoritis semata, melainkan secara kontekstual hadir
dalam realitas kehidupan sosial masyarakat, termasuk aspek budaya, ekonomi, sosial,
dan bidang-bidang kehidupan lainnya (Alifah, 2025)

Implementasi nilai Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin dalam kehidupan sosial
masyarakat dapat dilihat secara nyata, khususnya dalam lingkungan pesantren. Secara
historis, pesantren menunjukkan daya tahan dan kemampuan beradaptasi yang kuat
dalam menghadapi dinamika zaman serta berbagai bentuk perubahan yang terus
berlangsung. Pesantren memiliki peran strategis sebagai garda terdepan dalam
merespons transformasi sosial, mengingat posisinya yang sentral dalam pembinaan
moralitas dan pembentukan akhlak. Nilai-nilai yang hidup dan berkembang di
pesantren menjadi fondasi utama dalam membangun tatanan sosial yang harmonis dan
berkarakter (Muhaemin & Yunus, 2023) Selain itu, pesantren sebagai lembaga
pendidikan Islam tertua di Indonesia yang telah eksis sejak awal masuknya Islam,
memiliki legitimasi historis sekaligus peran strategis dalam proses pendidikan dan
pembinaan masyarakat.

Peran tersebut terutama tampak dalam upaya memperkuat pemahaman
keagamaan yang bersifat inklusif dan moderat (Yunus, 1979) Nilai-nilai yang
terkandung dalam multikulturalisme, seperti toleransi, demokrasi, kesetaraan, keadilan,
penghormatan terhadap hak asasi manusia, serta kebersamaan, merupakan prinsip-
prinsip yang mengakui keberagaman sebagai realitas dalam kehidupan manusia.

Perbedaan tersebut justru dapat dijadikan sebagai modal sosial untuk membangun

IQRO: Journal of Islamic Education



Pesantren dan Peaceful Education....|1491

keharmonisan dan perdamaian dalam kehidupan bersama. Oleh karena itu, penanaman
nilai-nilai multikulturalisme menjadi sarana penting dalam mencegah munculnya
konflik akibat perbedaan, sekaligus menumbuhkan sikap keterbukaan dan toleransi
dalam menerima keragaman.

Kurikulum Pesantren sebagai Hidden Curriculum Perdamaian

Kurikulum berperan sebagai acuan bagi pendidik dan peserta didik dalam
menyelenggarakan dan menjalani proses pembelajaran (Arifin, 2012). Sejumlah ahli
berpandangan bahwa kurikulum tidak hanya mencakup seluruh kegiatan pembelajaran
yang direncanakan, tetapi juga berbagai peristiwa dan aktivitas yang berlangsung di
bawah pengawasan sekolah. Dengan demikian, kurikulum mencakup tidak hanya
kegiatan kurikuler yang bersifat formal, tetapi juga aktivitas nonformal yang turut
berperan dalam proses Pendidikan (Nasution, 2006).

Dalam kurikulum terdapat pula konsep kurikulum tersembunyi yang perlu
mendapatkan perhatian, karena di dalamnya terinternalisasi berbagai nilai perdamaian
yang berperan penting dalam pembentukan sikap dan karakter peserta didik (Islam,
2021). Jerald menegaskan bahwa hidden curriculum merupakan kurikulum implisit yang
mencerminkan serta merepresentasikan sikap, pengetahuan, dan perilaku yang
disampaikan atau dikomunikasikan secara tidak disadari dalam proses Pendidikan
(Alsubaie, 2015). Meskipun diakui bahwa hidden curriculum relatif sulit untuk dianalisis
dan diobservasi dalam suatu sekolah, Cornbleth mengemukakan sejumlah indikator
untuk mengidentifikasi keberadaannya. Menurutnya, hidden curriculum dapat ditelusuri
melalui aspek guru, peserta didik, serta lingkungan sekolah (Cornbleth, 1984).

Hidden curriculum adalah kurikulum yang tidak diajarkan secara eksplisit,
namun hadir sebagai bagian dari kehidupan sekolah di luar kurikulum formal, yang
mampu memengaruhi pembentukan nilai, persepsi, dan sikap peserta didik (Glatthorn,
1987). Kurikulum tersembunyi juga dapat terwujud dalam bentuk pengalaman belajar
yang tidak dirancang secara sengaja, seperti proses pembelajaran yang berlangsung
melalui interaksi sosial dan pengalaman kultural dalam lingkungan pendidikan.
(Mulyadi et al., 2024)

Kurikulum pesantren memiliki ciri khas tersendiri yang membedakannya dari
kurikulum pada lembaga pendidikan formal. Kurikulum pesantren umumnya
menitikberatkan pada pendidikan keagamaan dan pembinaan nilai-nilai spiritual,
dengan penekanan pada penguasaan ilmu-ilmu keislaman, etika, serta akhlak.

Meskipun memiliki tujuan dan pendekatan yang berbeda dari pendidikan formal,

IQRO: Journal of Islamic Education



1492 | Saddam Husain & Andi Eki Dwi Wahyuni

kurikulum pesantren tetap disusun sebagai pedoman pembelajaran guna mencapai
hasil yang diharapkan dalam pengembangan pengetahuan dan pembentukan karakter
peserta didik (Asdlori, 2023).Pondok pesantren melakukan penyesuaian dan
penyelarasan dengan kurikulum nasional yang ditetapkan oleh pemerintah, baik yang
bersumber dari Kementerian Pendidikan maupun Kementerian Agama.

Dalam rangka menjaga keseimbangan antara penguasaan ilmu keagamaan dan
ilmu umum, pesantren berupaya mengintegrasikan kurikulum pemerintah dengan
kurikulum khas pesantren. Seiring dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan
teknologi, integrasi kurikulum tersebut menjadi semakin penting agar santri mampu
memperoleh bekal ilmu agama sekaligus pengetahuan umum secara seimbang dan
relevan dengan tuntutan zaman (Maulida’ Alawiyyah & Miftah, 2025).

Pesantren sebagai lembaga pendidikan keagamaan Islam perlu mengakomodasi
keragaman dan perbedaan yang menjadi realitas bangsa Indonesia sebagai dasar dalam
pengembangan kurikulum. Dengan demikian, lulusan pesantren tidak hanya diarahkan
pada pencapaian kesalehan spiritual, tetapi juga memiliki kepekaan terhadap kesalehan
sosial, khususnya dalam menyikapi keberagaman dan perbedaan yang ada dalam
kehidupan bermasyarakat. Oleh karena itu, pesantren dituntut untuk menyeimbangkan
penguasaan akademik peserta didik dengan penanaman sikap toleransi dalam
menghadapi realitas sosial di lingkungan masing-masing. Upaya tersebut dapat
dilakukan melalui penguatan pembelajaran hidup dalam keberagaman, penumbuhan
sikap saling menghargai, penguatan solidaritas sosial, serta pembiasaan untuk
menghindari prasangka negatif terhadap pihak lain (Wafa et al., 2024).

Hidden curriculum dapat dipandang sebagai jalur tidak langsung (by-pass) dalam
mewujudkan tujuan pendidikan nasional sebagaimana diamanatkan dalam Undang-
Undang Sistem Pendidikan Nasional. Melalui mekanisme ini, pengembangan potensi
peserta didik diarahkan agar tumbuh menjadi manusia yang beriman dan bertakwa
kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, berilmu, cakap, kreatif, serta
mampu menjadi warga negara yang demokratis dan bertanggung jawab (Faridah, 2015).
Sistem pengajaran di pondok pesantren pada umumnya terbagi ke dalam dua bentuk,
yaitu sistem pembelajaran klasikal dan sistem pembelajaran nonklasikal (Junaidi, 2017).
Dalam proses pembelajaran yang berlangsung di pesantren, terdapat hidden curriculum
yang merepresentasikan peaceful education. Peace education dalam pendidikan Islam
bersifat integral dan komprehensif, karena tidak hanya diajarkan sebagai mata pelajaran

tertentu, tetapi diinternalisasikan sebagai nilai kehidupan yang dipraktikkan dalam

IQRO: Journal of Islamic Education



Pesantren dan Peaceful Education....|1493

keseharian. Dalam tradisi pesantren, pengkajian kitab-kitab akhlak seperti Ta'lim al-
Muta’allim dan Adab al-’Alim wa al-Muta’allim telah sejak lama menjadi sarana
penanaman nilai-nilai tersebut (AL ZARNUJI, n.d.)

Relasi Kiai dan Santri sebagai Model Pendidikan berbasis Keteladanan

Pola pendidikan pesantren yang diakui oleh berbagai kalangan telah
memberikan kontribusi yang signifikan dalam membangun pemahaman yang
komprehensif terhadap kajian ajaran Islam (Ichsan, 2019). Kedudukan kiai dalam dunia
pendidikan pesantren memiliki peran yang sangat penting dalam menentukan arah
kebijakan pendidikan, termasuk dalam membentuk tradisi dan karakteristik khas suatu
pesantren. Sebagai pendidik dalam pendidikan Islam, kiai secara fungsional berperan
dalam mentransfer pengetahuan, keterampilan, nilai-nilai pendidikan, serta
pengalaman kepada para santri (Nata, 1997).

Sikap takzim santri yang ditunjukkan dengan penuh keikhlasan dan kesadaran
kepada kiai beserta keluarganya dilandasi oleh kedudukan kiai sebagai figur yang
memiliki posisi strategis dan sentral dalam masyarakat. Posisi tersebut berkaitan
dengan peran kiai sebagai sosok yang berpendidikan dan dihormati di tengah
kehidupan sosial Masyarakat (Maunah, 2009).

Pola hubungan antara kiai dan santri dapat diklasifikasikan sebagai relasi yang
bersifat dialektis. Relasi dialektis merupakan hubungan timbal balik di mana kedua
pihak saling memengaruhi dan memberi dampak satu sama lain, sehingga interaksi
yang terbangun dapat melahirkan hasil baru yang melampaui bentuk tindakan masing-
masing pihak (Misbah, 2019). Pesantren dapat dipahami sebagai sebuah keluarga besar
yang berada di bawah bimbingan seorang kiai (ulama) dengan dukungan para ustaz.
Dalam tradisi pesantren, santri dipandang memiliki dua figur orang tua, yakni orang
tua biologis yang melahirkannya serta kiai yang membina dan membimbingnya selama
proses menuntut ilmu. Selain itu, santri juga memiliki dua bentuk persaudaraan, yaitu
saudara sedarah dan saudara seperguruan sebagai sesama santri (Mastuhu, 1985).

Keteladanan menjadi prioritas utama di lingkungan pesantren, yang sekaligus
menjadi ciri khas pendidikan pesantren. Keteladanan tersebut merupakan bagian
integral dari visi dan misi pesantren yang diwujudkan dalam perilaku sehari-hari.
Keberhasilan pesantren juga tidak terlepas dari contoh teladan yang diwariskan oleh
para sesepuh dan pendiri pesantren. Oleh karena itu, nilai keteladanan ini terus
dilestarikan, selain karena menjadi identitas pesantren, juga karena merupakan bagian

dari ajaran Islam itu sendiri (Wafa et al., 2024).

IQRO: Journal of Islamic Education



1494 | Saddam Husain & Andi Eki Dwi Wahyuni

Kiai berperan sebagai penggerak sekaligus penguat utama dalam proses
pembentukan dan pengembangan pendidikan karakter santri di pondok pesantren
(Ahmad, 2021). Santri memandang musyrif bukan sekadar sebagai pihak yang
mengawasi proses hafalan, tetapi juga sebagai figur yang menjalin hubungan spiritual
dengan mereka. Temuan lain menunjukkan adanya ikatan emosional yang kuat antara
musyrif dan santri, sehingga santri merasa aman dan nyaman untuk terbuka mengenai
berbagai kendala yang dihadapi. Dalam konteks ini, musyrif berperan sebagai
pendengar yang empatik sekaligus pembimbing yang arif. Pola relasi tersebut
mencerminkan konsep murabbi dalam pendidikan Islam, yakni pendidik yang tidak
hanya berfungsi sebagai pengajar, tetapi juga sebagai pembina aspek spiritual dan
emosional peserta didik (Almusthafa et al., 2025).

Sikap kepatuhan, ketakziman, ketulusan, serta penghormatan santri terhadap
kiai dalam relasi keduanya pada akhirnya memberikan pengaruh yang signifikan
terhadap pembentukan pendidikan karakter santri. Pesantren sebagai lembaga
pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam menanamkan nilai-nilai perdamaian,
di mana santri tidak hanya mempelajari konsep secara teoretis, tetapi juga
mempraktikkan kehidupan yang damai melalui aktivitas sehari-hari seperti gotong
royong, musyawarah, dan sikap toleransi dalam kehidupan bersama. Selain itu, ketika
santri terbiasa untuk saling menyapa, menghormati, dan menolong satu sama lain,
sesungguhnya mereka sedang menginternalisasi nilai-nilai perdamaian.

Proses ini berlangsung secara berkelanjutan dan berulang, sehingga membentuk
habitus sosial yang kuat dalam kehidupan santri. Pembiasaan sehari-hari di lingkungan
pesantren, seperti budaya saling memberi salam, tertib dalam antrean, gotong royong,
serta pelaksanaan ibadah secara berjamaah, secara konsisten menanamkan nilai-nilai
perdamaian dan sikap saling menghormati. Praktik pembiasaan tersebut menjadi
fondasi yang kokoh dalam proses internalisasi nilai peace education yang bersifat konkret
dan berkesinambungan.

Pesantren menjadi Agen Resolusi Konflik Sosial

Lembaga sosial terbesar dalam tripusat pendidikan adalah masyarakat yang
menghimpun berbagai kalangan. (Bening, 2024) Pendidikan yang berlandaskan nilai-
nilai toleransi di pesantren menempatkan prinsip kemanusiaan atau humanisme
sebagai pijakan utama. Humanisme dipahami sebagai konsep yang menjunjung tinggi
harkat dan martabat manusia serta memfasilitasi kebutuhan individu untuk memelihara

dan menyempurnakan eksistensinya sebagai makhluk yang mulia. Kemanusiaan dalam

IQRO: Journal of Islamic Education



Pesantren dan Peaceful Education....|1495

konteks ini merupakan pengakuan terhadap hakikat dan martabat manusia, di mana
hak asasi setiap individu wajib dihormati dan dilindungi. Oleh karena itu, segala bentuk
pelanggaran terhadap hak asasi manusia tidak dapat dibenarkan, karena setiap orang
memiliki derajat, hak, dan kewajiban yang setara (Aly, 2011).

Tanpa adanya sikap kasih sayang dalam menyikapi berbagai perbedaan, tidak
mungkin terbangun sebuah bangsa yang kokoh. Perbedaan merupakan potensi
kekuatan yang dimiliki oleh masyarakat, yang apabila dikelola secara bijaksana dapat
melahirkan kehidupan yang sarat dengan nilai kasih dan toleransi. Dengan demikian,
keberagaman tersebut justru menjadi perekat yang kuat dalam membangun kehidupan
masyarakat yang multikultural (Tilaar, 2004).

Dalam konteks pembelajaran abad ke-21, kemampuan dalam penyelesaian
konflik, empati, komunikasi yang efektif, serta mediasi secara damai menjadi
keterampilan yang sangat penting. Hal tersebut sejalan dengan tujuan utama peace
education, yakni membangun masyarakat yang harmonis dan berkeadaban. Peace
education merupakan proses pembelajaran yang bertujuan mengembangkan
pengetahuan, sikap, dan perilaku saling menghargai, toleran, serta menolak segala
bentuk kekerasan, termasuk dalam memahami keberagaman budaya dan bahasa. Oleh
karena itu, peaceful education dalam Islam merupakan bagian dari ikhtiar membangun
peradaban manusia yang menjunjung tinggi nilai rahmat, toleransi, dan keadilan sosial.

Dalam konteks ini, pesantren dapat dipandang sebagai salah satu contoh paling
representatif dari praktik pendidikan yang berlandaskan nilai-nilai perdamaian (Yulita,
2023). Piagam Madinah merupakan bukti nyata penerapan prinsip-prinsip toleransi
yang diajarkan dan dipraktikkan oleh Nabi Muhammad SAW (Susila, 2024). Peace
education tidak cukup hanya disampaikan sebagai materi ajar, tetapi harus dihidupi dan
dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari. Ketiga jalur pembelajaran tersebut menjadi
sarana untuk menginternalisasikan nilai-nilai perdamaian agar melekat dalam
keseharian peserta didik. Dalam hal ini, pesantren berhasil berfungsi sebagai ruang
sosial yang mendidik tidak hanya melalui aspek kognitif, tetapi juga melalui pendekatan
hati dan keteladanan.

Selain itu, peran tokoh agama sangat penting dalam memberikan ceramah atau
pengajian yang mendorong tumbuhnya sikap toleran di tengah masyarakat. Tokoh
agama memiliki posisi strategis dalam menyebarluaskan pemahaman yang tepat
terhadap hadis, khususnya dalam menyikapi berbagai persoalan sosial yang berpotensi

memicu konflik. Dukungan para pemuka agama dalam menyampaikan pesan-pesan

IQRO: Journal of Islamic Education



1496 | Saddam Husain & Andi Eki Dwi Wahyuni

toleransi diharapkan mampu menekan kecenderungan sikap eksklusivisme dan
radikalisme yang kerap berawal dari kesalahpahaman terhadap ajaran agama.
Implementasi nilai peace education menitikberatkan pada penguatan dialog dan
rekonsiliasi, bukan pada penggunaan kekerasan maupun praktik diskriminasi.
Pesantren berperan penting dalam menumbuhkan sikap multikulturalisme di
Indonesia. Kontribusi ini memiliki nilai yang sangat signifikan dan dapat dijadikan
rujukan bagi peran kelompok maupun lembaga lain dalam mewujudkan kehidupan

masyarakat yang damai. (Masamah, 2013)

Kesimpulan

Artikel ini menyimpulkan bahwa pesantren memiliki potensi strategis sebagai
model pendidikan Islam berbasis peaceful education yang bekerja secara integral melalui
nilai, relasi, dan praktik sosial yang hidup dalam keseharian pendidikan. Peaceful
education di pesantren tidak hadir sebagai mata pelajaran tersendiri, melainkan
terinternalisasi melalui hidden curriculum, keteladanan kiai dan pendidik, serta fungsi
pesantren sebagai ruang sosial yang menumbuhkan toleransi, dialog, dan resolusi
konflik secara damai. Temuan ini menegaskan bahwa pesantren berkontribusi penting
dalam membangun pendidikan Islam yang moderat, inklusif, dan relevan dengan
konteks masyarakat multikultural.

Namun demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan karena bersifat
konseptual dan bertumpu pada studi pustaka, sehingga belum menggambarkan secara
empiris dinamika implementasi peaceful education di pesantren dalam konteks nyata.
Variasi karakter pesantren, latar sosial budaya, serta praktik pendidikan di lapangan
belum sepenuhnya terakomodasi dalam kajian ini.

Oleh karena itu, penelitian selanjutnya direkomendasikan untuk mengkaji
implementasi peaceful education di pesantren melalui penelitian lapangan, baik dengan
pendekatan kualitatif, studi kasus, maupun etnografi pendidikan. Selain itu, penelitian
komparatif antar pesantren atau pengembangan model operasional peaceful education
berbasis pesantren juga penting dilakukan guna memperkuat kontribusi teoritis dan

praktis pendidikan Islam dalam membangun budaya damai.

IQRO: Journal of Islamic Education



Pesantren dan Peaceful Education....| 1497

Referensi

Ahmad, A. (2021). Peran Kepemimpinan Kiai: Karakter Kiai dan Pola Pembentukan
Karakter Santri. E-Journal Studia Manajemen, 10(1).
https:/ /ejurnal.latansamashiro.ac.id /index.php/EJSM/ article/ view /701

AL ZARNU]JL M. L. (n.d.). BAB IIIl PENDIDIKAN AKHLAK. Berbagai Perspektif, 61.

Alifah, H. Z. (2025). Makna Dan Konsep Islam Rahmatan Lil’alamin. At-Tazakki: Jurnal
Kajian Ilmu Pendidikan Islam Dan Humaniora, 9I(1), 14-26.
http://dx.doi.org/10.47006/ attazakki.v9i1.23974

Almusthafa, M. F., Arrohim, M. W., & Hidayat, A. N. (2025). Upaya Musyrif Halagoh
Dalam Meningkatkan Motivasi Menghafal Al-Qur’an di PPIQ-368. IQRO: Journal of
Islamic Education, 8(2), 744-761. https:/ /doi.org/10.24256/iqro.v8i2.7651

Alsubaie, M. A. (2015). Hidden curriculum as one of current issue of curriculum. Journal
of Education and Practice, 6(33), 125-128.
https:/ /files.eric.ed.gov/fulltext/EJ1083566.pdf

Aly, A. (2011). Pendidikan Islam Multikultural Pesantren: Telaah terhadap Kurikulum Pondok
Pesantren Islam Modern Assalam Surakarta. Pustaka Pelajar.

Anjaswara, B., & Sauri, S. (n.d.). PENERAPAN PENDIDIKAN PERDAMAIAN DALAM
TRIPUSAT PENDIDIKAN PERSPEKTIF HADIS NABI.

Arifin, Z. (2012). Pengembangan manajemen mutu kurikulum pendidikan islam. Diva Press.

Asdlori, A. (2023). Pendidikan islam sebagai pilar pembangunan berkelanjutan: peran
sistem pendidikan pesantren dalam implementasi SDGs. Jurnal Pendidikan Islam Al-
Ilmi, 6(1), 124-130. https:/ / doi.org/10.32529/alilmi.v6i1.2153

Asma, S. (2009). Damai Itu Apa  (Sekilas ~ Mengajarkan  Perdamaian).
http:/ /umum kompasiana.com/2009/06/17 / damai-itu-apa-sekilas-pendidikan-
perdamaian-7205.html

Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI. (2010). Persepsi Siswa dan Sikap Siswa
terhadap Tindakan Kekerasan atas Nama Agama. Badan Litbang dan Diklat
Kementerian Agama RI.

Cornbleth, C. (1984). Beyond hidden curriculum? J. Curriculum Studies, 16(1), 29-36.
https:/ /doi.org/10.1080/0022027840160103

Danesh, H. B. (2006). Towards an Integrative Theory of Peace Education. Journal of Peace
Education, 3(1), 55-78. https:/ /doi.org/10.1080,/17400200500532151

Densus 88 tangkap seorang terduga teroris di Purbalingga - ANTARA News. (n.d.). Retrieved
January 27, 2026, from https:/ /www.antaranews.com/berita/348829/densus-88-
tangkap-seorang-terduga-teroris-di-purbalingga

Faridah, A. (2015). Membangun karakter melalui the hidden curriculum. Al-Mabsut:
Jurnal Studi Islam Dan Sosial, 9(2), 107-115.
https://doi.org/10.56997 /almabsut.v9i2.75

Glatthorn, A. A. (1987). Curriculum leadership. ERIC.

Harris, 1. (2002). Conceptual Underpinnings of Peace Education. In G. Salomon & B. Nevo
(Eds.), Peace Education: The Concept, Principles, and Practices around the World (pp. 15-
26). Lawrence Erlbaum. https:/ /doi.org/10.4324 /9780203954885

Ichsan, A. S. (2019). Konstruksi Pendidikan Relasi Kiai Dan Santri Di Pondok Pesantren
Lintang Songo Piyungan Yogyakarta:(Sebuah Pendekatan Multidisipliner). Jurnal
Darussalam: Jurnal Pendidikan, Komunikasi Dan Pemikiran Hukum Islam, 11(1), 199-221.
https://doi.org/10.30739/ darussalam.v11i1.458

Islam, M. H. (2021). Hidden Curriculum Sekolah dalam Menangkal Rasisme
Keberagamaan. Journal ~Multicultural of Islamic Education, 5(1), 87-99.
https:/ /doi.org/10.35891 /jmie.v5i1.2504

IQRO: Journal of Islamic Education



1498 | Saddam Husain & Andi Eki Dwi Wahyuni

Junaidi, K. (2017). Sistem pendidikan pondok pesantren di Indonesia (suatu kajian sistem
kurikulum di Pondok Pesantren Lirboyo). Istawa: Jurnal Pendidikan Islam, 2(1), 95-
100. https://doi.org/10.24269/ijpi.v2il.364

Lembaga Penelitian Universitas Muhammadiyah Malang. (2009). TOR Seminar: Gerakan
Islam Radikal dan Dampaknya terhadap Kerukunan Umat Beragama.

Majid, N. (1997). Usaha Menegakkan Hak Asasi Manusia dalam Wacana Budaya dan Agama.

Komnas HAM, Gramedia.

Masamah, U. (2013). Pesantren dan pendidikan perdamaian. Jurnal Pendidikan Islam, 2(1),
21-39.

Mastuhu. (1985). Dinamika Pondok Pesantren. Inis.

https://doi.org/10.14421 /jpi.2013.21.21-39

Maulida’Alawiyyah, 1., & Miftah, M. (2025). Kurikulum Pesantren dan Kesetaraan
Pendidikan Agama Islam: Potret Dinamika Ma’had SMP Tasywiqith Tholibat
Kudus. IQRO: Journal of  Islamic Education, 8(1), 426-443.
https://doi.org/10.24256/iqro.v8il.6786

Maunabh, B. (2009). Tradisi Intelektual Santri. Teras.

Misbah, M. (2019). Relasi patronase kiai-santri dalam pendidikan karakter di pondok
pesantren ma’hadutholabah babakan tegal. Jurnal SMART (Studi Masyarakat, Religi,
Dan Tradisi), 5(2), 213-227. https:/ /doi.org/10.18784 /smart.v5i2.817

Muhaemin, M., & Yunus, Y. (2023). Pengamalan Nilai Moderasi Beragama Berbasis
Kearifan Lokal di Lingkungan Pesantren. Jurnal Konsepsi, 12(2), 13-27.
https:/ /p3i.my.id/index.php/konsepsi/article/ view /274

Mulyadi, M., Inayati, M., & Maimun, M. (2024). Jenis-Jenis Kurikulum Pendidikan
Agama Islam (Telaah Tentang Written Curriculum And Hidden Curriculum).
JURNAL LENTERA: Kajian Keagamaan, Keilmuan Dan Teknologi, 23(1), 98-112.
https:/ /www.ejournal. staimnglawak.ac.id/index.php/lentera/article/ view /1416

Nasution, S. (2006). Kurikulum dan pengajaran.

Nata, A. (1997). Filsafat Pendidikan Islam I (Jakarta; Logos Wacana Ilmu, 1997).
Paradigma Pendidikan Islam, Kapita Selekta Pendidikan Islam.

Susila, W. M. (2024). Studi analisis pemahaman hadis toleransi beragama. Indonesian
Research Journal on Education, 4(4), 1689-1694.
https:/ /doi.org/10.31004/ irje.v4i4.1241

Sustikarini, ~A.  (2013).  Urgensi  Pendidikan  Perdamaian.  http://koran-
jakarta.com/index.php/detail/ view(01/129186

Tilaar, H. A. R. (2004). Multikulturalisme, tantangan global masa depan. Jakarta: Grasindo.

Wafa, A., Madani, M. T., & Subairi, S. (2024). Pendidikan Islam Berwawasan Nilai-nilai
Toleransi di Pesantren Nazhatut Thullab. Academicus: Journal of Teaching and
Learning, 3(1), 8-18. https:/ /doi.org/10.57251 /academicus.v3i1.319

Yulita, R. (2023). Peace Education dalam Pendidikan Agama Islam di Indonesia. Jurnal
Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia, 2(2), 101-105.
https:/ /doi.org/10.55784 /jpip.v2i2.603

Yunus, M. (1979). Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia.

IQRO: Journal of Islamic Education



