
IQRO: Journal of Islamic Education 
2025, Vol.8, No.3, hal.1486-1498 

ISSN(E): 2622-3201 
2025 PAI IAIN Palopo.  https://ejournal.iainpalopo.ac.id/index.php/iqro  

 

 
Pesantren dan Peaceful Education: Analisis Konseptual 

Pendidikan Islam berbasis Perdamaian 
 

*1Saddam Husain, 2Andi Eki Dwi Wahyuni 
Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri Majene, Indonesia 

email: saddamhusain@stainmajene.ac.id 
 

Abstract 
The rise of religious-based violence and radicalism has led to negative stigma against Islamic 
boarding schools as institutions of Islamic education. Historically and normatively, however, 
Islamic boarding schools have a strong tradition of instilling values of moderation, tolerance, 
and peace. This article aims to analyse the concept and implications of peaceful education in the 
pesantren education system as an effort to develop peace-based Islamic education. This study 
uses a qualitative approach with a library research method. Data were collected through a review 
of the literature, including books, journal articles, policy documents, and other sources on 
pesantren, peace education, and Islamic education. The results of the study show that peaceful 
education in Islamic boarding schools is internalised through several main concepts, namely, 
Islamic boarding schools as the foundation of peace education, the Islamic boarding school 
curriculum as a hidden peace curriculum, the relationship between kiai and santri as a model of 
education based on exemplary behaviour, and Islamic boarding schools as agents of social 
conflict resolution. These findings confirm that Islamic boarding schools have great potential as 
a model of Islamic education that instils the values of peace in an integral and contextual manner 
within the community’s social life. Further research is recommended to empirically examine the 
implementation of peaceful education in Islamic boarding schools through field studies, thereby 
strengthening the conceptual findings produced. 
Keywords: Islamic Education; Islamic Boarding Schools; Peaceful Education 
 
Abstrak 
Maraknya kekerasan dan radikalisme berbasis agama telah menimbulkan stigma negatif 
terhadap pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam. Padahal, secara historis dan normatif, 
pesantren justru memiliki tradisi kuat dalam menanamkan nilai-nilai moderasi, toleransi, dan 
perdamaian. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis konsep dan implikasi peaceful education 
dalam sistem pendidikan pesantren sebagai upaya membangun pendidikan Islam berbasis 
perdamaian. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka 
(library research). Data dikumpulkan melalui penelaahan literatur berupa buku, artikel jurnal, 
dokumen kebijakan, serta sumber-sumber relevan yang membahas pesantren, pendidikan 
perdamaian, dan pendidikan Islam. Hasil kajian menunjukkan bahwa peaceful education di 
pesantren terinternalisasi melalui beberapa konsep utama, yaitu pesantren sebagai fondasi 
pendidikan perdamaian, kurikulum pesantren sebagai hidden curriculum perdamaian, relasi 
kiai dan santri sebagai model pendidikan berbasis keteladanan, serta pesantren sebagai agen 
resolusi konflik sosial. Temuan ini menegaskan bahwa pesantren memiliki potensi besar sebagai 
model pendidikan Islam yang menanamkan nilai-nilai perdamaian secara integral dan 
kontekstual dalam kehidupan sosial masyarakat. Penelitian selanjutnya direkomendasikan 
untuk mengkaji implementasi peaceful education di pesantren secara empiris melalui studi 
lapangan guna memperkuat temuan konseptual yang telah dihasilkan. 
Kata kunci: Pendidikan; Islam Pesantren; Peaceful Education 



Pesantren dan Peaceful Education….|1487 
 

IQRO: Journal of Islamic Education 

©IQRO: Journal of Islamic Education. This is an open access article under the Creative Commons - 
Attribution-ShareAlike 4.0 International license (CC BY-SA 4.0) 
 

Pendahuluan 

Fenomena kekerasan atas nama agama menjadi sorotan dimata publik. 

Setidaknya dalam satu dasawarsa terakhir telah terjadi beberapa kasus kekerasan 

atas nama agama seperti Bom Bali I, Boma Bali II, teror bom Mc Donalat di Makassar, 

bom Kuningan di Jakarta dan beberapa insiden kekerasan dan terorisme lainnya. 

Radikalisme berbasis agama bukanlah fenomena hal yang baru. Dalam sepanjang 

sejarah, tidak hanya muncul pada kelompok atau menganut agama tertentu. 

radikalisme agama bukanlah merupakan fenomena yang berkembang hanya pada 

komunitas tertantu. Radikalisme agama juga bercorak transnasional karena 

keberadaanya dapat ditemukan diberbagi belahan dunia. (Lembaga Penelitian 

Universitas Muhammadiyah Malang, 2009) 

Salah satu kasus radikalisme keagamaan yang sempat mendapat perhatian 

publik terjadi pada tahun 2012, ketika aparat keamanan menangkap seorang terduga 

pelaku terorisme di wilayah Purbalingga. Informasi yang beredar menyebutkan 

bahwa individu tersebut memiliki latar belakang sebagai santri di salah satu pondok 

pesantren di Jawa Tengah (Densus 88 Tangkap Seorang Terduga Teroris Di Purbalingga 

- ANTARA News, n.d.). Dalam konteks tersebut, pesantren sering kali berada pada 

posisi dilematis. Di satu sisi, pesantren dituding sebagai ruang subur berkembangnya 

radikalisme; namun di sisi lain, pesantren justru memiliki tradisi panjang dalam 

menanamkan nilai-nilai moderasi, toleransi, dan perdamaian.  

Pondok pesantren adalah lembaga pendidikan Islam yang lahir dan tumbuh 

dari masyarakat dan telah mempunya pergulatan histori yang cukup panjang di 

tengah masyarakat. Sistem pendidikan dipesantren yang yang secara berekalanjutan 

telah berhasil mempersabhakan kontribusi positif dalam membentuk intlekutualitas 

santri secara utuh. Sistem pengajaran pondok pesantren menurut Benjamin S Bloom, 

telah terbukti berhasil menjalankan peran pendidikan secara baik dalam 

mengembangkan kognitif, afektif, dan psikomotorik peserta didik.(Badan Litbang 

dan Diklat Kementerian Agama RI, 2010) 

Deradikalisasi teroris di lingkungan pondok pesantren harus digalakkan. 

Setiap lapisan masyarakat pesantren mestinya memikul tanggungjawab tersebut 

secara bersama dalam upaya mengabalikan citra pesantren dan tentunya ajaran Islam 



1488 | Saddam Husain & Andi Eki Dwi Wahyuni 
 

IQRO: Journal of Islamic Education 

yang cinta kedamaian setelah dirusak karena adanya paham radikalisme.  Hal 

tersebut dapat dilakukan melalui pendidikan Islam berbasis perdamaian atau yang 

lebih dikenal dengan peaceful education.  

Diskursus terkait peaceful education telah banyak digelar di Indonesia sabagai 

subjek kajian pluralisme dan multikulturalime sehubungan dengan maraknya kasus 

kekerasan berbasis agama.(Sustikarini, 2013). Terdapat empat bentuk aktivitas 

peaceful education menurut Gabriel Solomon, sebagaimana dikutip oleh H.B. Danesh, 

yaitu: (1) mengubah mindset’; (2) menanamankan seperangkat kecakapan atau skill’; 

(3) mempromosikan hak asasi manusia dan (4) mengelola lingkungan hidup, 

pelucutan senjata dan promosi budaya damai.(Danesh, 2006) 

Adapun tujuan dari peaceful education, menurut Ian Harris, adalah: 

to appreciate the richness of the concept of peace; to address fears; to provide 
information about security systems; to understand violent behaviour; to 
develop intercultural understanding; to provide for a future orientation; to 
teach peace as a process; to promote a concept of peace accompanied by social 
justice; to stimulate a respect for life; and to end violence.(Harris, 2002) 
Tujuan dari peaceful education yaitu untuk menghargai kekayaan konsep 

perdamaian, mengatasi ketakutan, memberikan informasi tentang sistem keamanan, 

memahami perilaku kekerasan, mengembangkan pemahaman antar budaya, 

memberikan orientasi masa depan, mengajarkan perdamaian sebagai suatu proses, 

mempromosikan konsep perdamaian disertai dengan keadilan sosial, merangsang 

rasa hormat terhadap kehidupan; dan untuk mengakhiri kekerasan. 

Peaceful education menghendaki adanya tindakan untuk menciptakan nilai, 

sikap, tindakan, dan cara hidup yang mampu mewujudkan budaya damai. Tujuan 

pendidkan menurut Asma adalah untuk memeberikan pengetahun kepada peserta 

didik terkait akar konflik, ketidakadilan dalam berbagai lingkup kehidupa, baik itu 

lingkup regional, nasional mapun international, begitupula dalam lingkup personal, 

interpersonal, dan kelompok(Asma, 2009). Tujuan peaceful education sebagaimana 

yang disampaikan oleh PBB pada tanggal 13 September 1999 yaitu, terciptanya 

sebuah nilai, keyakinan, prilaku, gaya hidup, dan budaya yang berlandaskan pada 

prinsip anti kekerasan, menghargai hak asasi manusia dan kebebasan, toleransi, dan 

solidaritas, serta menyadiakan wadah untuk lebih pemberdayan perempuan.  

Pendidikan perdamaian atau peaceful education sangat penting untuk dikaji 

dalam upaya menciptakan tatanan kehidupan masyarakat yang damai dan aman. 

Atas dasar itulah peneliti mengakat kajian tersebut dengan mengangkat “Pesantren 



Pesantren dan Peaceful Education….|1489 
 

IQRO: Journal of Islamic Education 

dan Peaceful Education: Analisis Konseptual Pendidikan Islam berbasis Perdamaian 

untuk mengetahui Bagaimana konsep penanaman peaceful Education di Pondok 

Pesantren? dan Bagaimana implikasi peaceful Education di Pesantren? Tujuan dari 

penelitian ini untuk menganalisis konsep sistem peaceful Education di Pesantren dan 

untuk menemukan pola pengimplementasian peaceful Education di Pesantren.  

Meskipun kajian tentang pesantren dan pendidikan perdamaian telah banyak 

dilakukan, sebagian besar penelitian masih bersifat parsial dan berfokus pada aspek 

praktis atau studi kasus tertentu. Oleh karena itu, artikel ini bertujuan menganalisis 

secara konseptual peran pesantren dalam mengembangkan peaceful education sebagai 

basis pendidikan Islam berbasis perdamaian. Kajian ini memosisikan pesantren tidak 

hanya sebagai objek deradikalisasi atau pendidikan karakter, tetapi sebagai model 

pendidikan Islam yang bekerja secara integral melalui hidden curriculum, keteladanan 

relasi kiai dan santri, dan fungsi pesantren sebagai agen resolusi konflik sosial. 

Dengan pendekatan studi pustaka, artikel ini diharapkan dapat memperkaya 

kerangka teoretis pendidikan Islam dalam membangun budaya damai di tengah 

masyarakat multikultural Indonesia. 

Metode Penelitian 

Penelitian ini merupakn pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kajian 

pustaka (library research) yang diarahkan untuk menelaah dan mengkaji secara 

mendalam secara kritis dan deskriptif. Sumber data digunakan dari berbagai literatur 

terkait konsep pesantren yang berbasis peace education. Penelitian ini tidak melibatkan 

responden atau partisipan secara langsung sebagaimana penelitian lapangan, 

melaikan berfokus pada pemanfaatan data sekunder yang bersumber dari literatur 

tertulis.  

Sumber data pada penelitian ini mencakup Al-Qur’an, Hadis, buku-buku 

ilmiah, artikel nasional dan internasional, berita yang relevan. Pengumpulan data 

dilakukan dengan menelusuri berbagai literatur melalui perpustakaan digital, 

Publish or Perish, ProQuest, Google Scholar, ResearchGate, Spingerlink, website 

berita online, SINTA, ERIC, dsb. Setiap sumber yang ada, ditelaah secara sistematis 

dengan mencatat serta mengutip bagian-bagian yang relevan sesuai dengan fokus 

kajian untuk analisis lebih lanjut. Triangulasi data digunakan untuk mengurangi bias 

serta memberikan pemahaman yang lebih menyeluruh terhadap fokus penelitian. 

Triangulasi teori yang digunakan dalam penelitian ini dengan menggunakan teori 

yang berbeda untuk memberikan penafsiran data. 



1490 | Saddam Husain & Andi Eki Dwi Wahyuni 
 

IQRO: Journal of Islamic Education 

Hasil dan Pembahasan 

Pesantren Menjadi Fondasi Kuat bagi Peaceful education 

Peaceful education terus bertransformasi sejak abad ke-20 sebagai respons atas 

kebutuhan fundamental manusia terhadap kedamaian. Hal ini menunjukkan bahwa 

keinginan untuk hidup dalam perdamaian menjadi katalis utama bagi keberlanjutan 

kurikulum pendidikan tersebut hingga masa kini.(Majid, 1997) 

Islam menegaskan bahwa kehidupan yang berjalan secara harmonis dan saling 

berdampingan merupakan bagian dari fitrah manusia yang wajib dipelihara. Nilai-nilai 

perdamaian ini tercantum dalam Al-Qur’an dan Hadis, serta terwujud dalam 

keteladanan kehidupan Nabi Muhammad saw. beserta para sahabatnya. (Anjaswara & 

Sauri, n.d.) 

Konsep Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin menjadi landasan utama dalam 

pendidikan damai karena mencakup seluruh dimensi kehidupan manusia. Islam tidak 

berhenti pada tataran normatif atau teoritis semata, melainkan secara kontekstual hadir 

dalam realitas kehidupan sosial masyarakat, termasuk aspek budaya, ekonomi, sosial, 

dan bidang-bidang kehidupan lainnya (Alifah, 2025) 

Implementasi nilai Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin dalam kehidupan sosial 

masyarakat dapat dilihat secara nyata, khususnya dalam lingkungan pesantren. Secara 

historis, pesantren menunjukkan daya tahan dan kemampuan beradaptasi yang kuat 

dalam menghadapi dinamika zaman serta berbagai bentuk perubahan yang terus 

berlangsung. Pesantren memiliki peran strategis sebagai garda terdepan dalam 

merespons transformasi sosial, mengingat posisinya yang sentral dalam pembinaan 

moralitas dan pembentukan akhlak. Nilai-nilai yang hidup dan berkembang di 

pesantren menjadi fondasi utama dalam membangun tatanan sosial yang harmonis dan 

berkarakter (Muhaemin & Yunus, 2023) Selain itu, pesantren sebagai lembaga 

pendidikan Islam tertua di Indonesia yang telah eksis sejak awal masuknya Islam, 

memiliki legitimasi historis sekaligus peran strategis dalam proses pendidikan dan 

pembinaan masyarakat. 

Peran tersebut terutama tampak dalam upaya memperkuat pemahaman 

keagamaan yang bersifat inklusif dan moderat (Yunus, 1979) Nilai-nilai yang 

terkandung dalam multikulturalisme, seperti toleransi, demokrasi, kesetaraan, keadilan, 

penghormatan terhadap hak asasi manusia, serta kebersamaan, merupakan prinsip-

prinsip yang mengakui keberagaman sebagai realitas dalam kehidupan manusia. 

Perbedaan tersebut justru dapat dijadikan sebagai modal sosial untuk membangun 



Pesantren dan Peaceful Education….|1491 
 

IQRO: Journal of Islamic Education 

keharmonisan dan perdamaian dalam kehidupan bersama. Oleh karena itu, penanaman 

nilai-nilai multikulturalisme menjadi sarana penting dalam mencegah munculnya 

konflik akibat perbedaan, sekaligus menumbuhkan sikap keterbukaan dan toleransi 

dalam menerima keragaman.  

Kurikulum Pesantren sebagai Hidden Curriculum Perdamaian 

Kurikulum berperan sebagai acuan bagi pendidik dan peserta didik dalam 

menyelenggarakan dan menjalani proses pembelajaran (Arifin, 2012). Sejumlah ahli 

berpandangan bahwa kurikulum tidak hanya mencakup seluruh kegiatan pembelajaran 

yang direncanakan, tetapi juga berbagai peristiwa dan aktivitas yang berlangsung di 

bawah pengawasan sekolah. Dengan demikian, kurikulum mencakup tidak hanya 

kegiatan kurikuler yang bersifat formal, tetapi juga aktivitas nonformal yang turut 

berperan dalam proses Pendidikan (Nasution, 2006). 

Dalam kurikulum terdapat pula konsep kurikulum tersembunyi yang perlu 

mendapatkan perhatian, karena di dalamnya terinternalisasi berbagai nilai perdamaian 

yang berperan penting dalam pembentukan sikap dan karakter peserta didik (Islam, 

2021). Jerald menegaskan bahwa hidden curriculum merupakan kurikulum implisit yang 

mencerminkan serta merepresentasikan sikap, pengetahuan, dan perilaku yang 

disampaikan atau dikomunikasikan secara tidak disadari dalam proses Pendidikan 

(Alsubaie, 2015). Meskipun diakui bahwa hidden curriculum relatif sulit untuk dianalisis 

dan diobservasi dalam suatu sekolah, Cornbleth mengemukakan sejumlah indikator 

untuk mengidentifikasi keberadaannya. Menurutnya, hidden curriculum dapat ditelusuri 

melalui aspek guru, peserta didik, serta lingkungan sekolah (Cornbleth, 1984). 

Hidden curriculum adalah kurikulum yang tidak diajarkan secara eksplisit, 

namun hadir sebagai bagian dari kehidupan sekolah di luar kurikulum formal, yang 

mampu memengaruhi pembentukan nilai, persepsi, dan sikap peserta didik (Glatthorn, 

1987). Kurikulum tersembunyi juga dapat terwujud dalam bentuk pengalaman belajar 

yang tidak dirancang secara sengaja, seperti proses pembelajaran yang berlangsung 

melalui interaksi sosial dan pengalaman kultural dalam lingkungan pendidikan. 

(Mulyadi et al., 2024) 

Kurikulum pesantren memiliki ciri khas tersendiri yang membedakannya dari 

kurikulum pada lembaga pendidikan formal. Kurikulum pesantren umumnya 

menitikberatkan pada pendidikan keagamaan dan pembinaan nilai-nilai spiritual, 

dengan penekanan pada penguasaan ilmu-ilmu keislaman, etika, serta akhlak. 

Meskipun memiliki tujuan dan pendekatan yang berbeda dari pendidikan formal, 



1492 | Saddam Husain & Andi Eki Dwi Wahyuni 
 

IQRO: Journal of Islamic Education 

kurikulum pesantren tetap disusun sebagai pedoman pembelajaran guna mencapai 

hasil yang diharapkan dalam pengembangan pengetahuan dan pembentukan karakter 

peserta didik (Asdlori, 2023).Pondok pesantren melakukan penyesuaian dan 

penyelarasan dengan kurikulum nasional yang ditetapkan oleh pemerintah, baik yang 

bersumber dari Kementerian Pendidikan maupun Kementerian Agama.  

Dalam rangka menjaga keseimbangan antara penguasaan ilmu keagamaan dan 

ilmu umum, pesantren berupaya mengintegrasikan kurikulum pemerintah dengan 

kurikulum khas pesantren. Seiring dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan 

teknologi, integrasi kurikulum tersebut menjadi semakin penting agar santri mampu 

memperoleh bekal ilmu agama sekaligus pengetahuan umum secara seimbang dan 

relevan dengan tuntutan zaman (Maulida’Alawiyyah & Miftah, 2025). 

Pesantren sebagai lembaga pendidikan keagamaan Islam perlu mengakomodasi 

keragaman dan perbedaan yang menjadi realitas bangsa Indonesia sebagai dasar dalam 

pengembangan kurikulum. Dengan demikian, lulusan pesantren tidak hanya diarahkan 

pada pencapaian kesalehan spiritual, tetapi juga memiliki kepekaan terhadap kesalehan 

sosial, khususnya dalam menyikapi keberagaman dan perbedaan yang ada dalam 

kehidupan bermasyarakat. Oleh karena itu, pesantren dituntut untuk menyeimbangkan 

penguasaan akademik peserta didik dengan penanaman sikap toleransi dalam 

menghadapi realitas sosial di lingkungan masing-masing. Upaya tersebut dapat 

dilakukan melalui penguatan pembelajaran hidup dalam keberagaman, penumbuhan 

sikap saling menghargai, penguatan solidaritas sosial, serta pembiasaan untuk 

menghindari prasangka negatif terhadap pihak lain (Wafa et al., 2024). 

Hidden curriculum dapat dipandang sebagai jalur tidak langsung (by-pass) dalam 

mewujudkan tujuan pendidikan nasional sebagaimana diamanatkan dalam Undang-

Undang Sistem Pendidikan Nasional. Melalui mekanisme ini, pengembangan potensi 

peserta didik diarahkan agar tumbuh menjadi manusia yang beriman dan bertakwa 

kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, berilmu, cakap, kreatif, serta 

mampu menjadi warga negara yang demokratis dan bertanggung jawab (Faridah, 2015). 

Sistem pengajaran di pondok pesantren pada umumnya terbagi ke dalam dua bentuk, 

yaitu sistem pembelajaran klasikal dan sistem pembelajaran nonklasikal (Junaidi, 2017). 

Dalam proses pembelajaran yang berlangsung di pesantren, terdapat hidden curriculum 

yang merepresentasikan peaceful education. Peace education dalam pendidikan Islam 

bersifat integral dan komprehensif, karena tidak hanya diajarkan sebagai mata pelajaran 

tertentu, tetapi diinternalisasikan sebagai nilai kehidupan yang dipraktikkan dalam 



Pesantren dan Peaceful Education….|1493 
 

IQRO: Journal of Islamic Education 

keseharian. Dalam tradisi pesantren, pengkajian kitab-kitab akhlak seperti Ta‘lim al-

Muta‘allim dan Adab al-‘Alim wa al-Muta‘allim telah sejak lama menjadi sarana 

penanaman nilai-nilai tersebut (AL ZARNUJI, n.d.) 

Relasi Kiai dan Santri sebagai Model Pendidikan berbasis Keteladanan 

Pola pendidikan pesantren yang diakui oleh berbagai kalangan telah 

memberikan kontribusi yang signifikan dalam membangun pemahaman yang 

komprehensif terhadap kajian ajaran Islam (Ichsan, 2019). Kedudukan kiai dalam dunia 

pendidikan pesantren memiliki peran yang sangat penting dalam menentukan arah 

kebijakan pendidikan, termasuk dalam membentuk tradisi dan karakteristik khas suatu 

pesantren. Sebagai pendidik dalam pendidikan Islam, kiai secara fungsional berperan 

dalam mentransfer pengetahuan, keterampilan, nilai-nilai pendidikan, serta 

pengalaman kepada para santri (Nata, 1997). 

Sikap takzim santri yang ditunjukkan dengan penuh keikhlasan dan kesadaran 

kepada kiai beserta keluarganya dilandasi oleh kedudukan kiai sebagai figur yang 

memiliki posisi strategis dan sentral dalam masyarakat. Posisi tersebut berkaitan 

dengan peran kiai sebagai sosok yang berpendidikan dan dihormati di tengah 

kehidupan sosial Masyarakat (Maunah, 2009). 

Pola hubungan antara kiai dan santri dapat diklasifikasikan sebagai relasi yang 

bersifat dialektis. Relasi dialektis merupakan hubungan timbal balik di mana kedua 

pihak saling memengaruhi dan memberi dampak satu sama lain, sehingga interaksi 

yang terbangun dapat melahirkan hasil baru yang melampaui bentuk tindakan masing-

masing pihak (Misbah, 2019). Pesantren dapat dipahami sebagai sebuah keluarga besar 

yang berada di bawah bimbingan seorang kiai (ulama) dengan dukungan para ustaz. 

Dalam tradisi pesantren, santri dipandang memiliki dua figur orang tua, yakni orang 

tua biologis yang melahirkannya serta kiai yang membina dan membimbingnya selama 

proses menuntut ilmu. Selain itu, santri juga memiliki dua bentuk persaudaraan, yaitu 

saudara sedarah dan saudara seperguruan sebagai sesama santri (Mastuhu, 1985). 

Keteladanan menjadi prioritas utama di lingkungan pesantren, yang sekaligus 

menjadi ciri khas pendidikan pesantren. Keteladanan tersebut merupakan bagian 

integral dari visi dan misi pesantren yang diwujudkan dalam perilaku sehari-hari. 

Keberhasilan pesantren juga tidak terlepas dari contoh teladan yang diwariskan oleh 

para sesepuh dan pendiri pesantren. Oleh karena itu, nilai keteladanan ini terus 

dilestarikan, selain karena menjadi identitas pesantren, juga karena merupakan bagian 

dari ajaran Islam itu sendiri (Wafa et al., 2024). 



1494 | Saddam Husain & Andi Eki Dwi Wahyuni 
 

IQRO: Journal of Islamic Education 

Kiai berperan sebagai penggerak sekaligus penguat utama dalam proses 

pembentukan dan pengembangan pendidikan karakter santri di pondok pesantren 

(Ahmad, 2021). Santri memandang musyrif bukan sekadar sebagai pihak yang 

mengawasi proses hafalan, tetapi juga sebagai figur yang menjalin hubungan spiritual 

dengan mereka. Temuan lain menunjukkan adanya ikatan emosional yang kuat antara 

musyrif dan santri, sehingga santri merasa aman dan nyaman untuk terbuka mengenai 

berbagai kendala yang dihadapi. Dalam konteks ini, musyrif berperan sebagai 

pendengar yang empatik sekaligus pembimbing yang arif. Pola relasi tersebut 

mencerminkan konsep murabbi dalam pendidikan Islam, yakni pendidik yang tidak 

hanya berfungsi sebagai pengajar, tetapi juga sebagai pembina aspek spiritual dan 

emosional peserta didik (Almusthafa et al., 2025).  

Sikap kepatuhan, ketakziman, ketulusan, serta penghormatan santri terhadap 

kiai dalam relasi keduanya pada akhirnya memberikan pengaruh yang signifikan 

terhadap pembentukan pendidikan karakter santri. Pesantren sebagai lembaga 

pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam menanamkan nilai-nilai perdamaian, 

di mana santri tidak hanya mempelajari konsep secara teoretis, tetapi juga 

mempraktikkan kehidupan yang damai melalui aktivitas sehari-hari seperti gotong 

royong, musyawarah, dan sikap toleransi dalam kehidupan bersama. Selain itu, ketika 

santri terbiasa untuk saling menyapa, menghormati, dan menolong satu sama lain, 

sesungguhnya mereka sedang menginternalisasi nilai-nilai perdamaian.  

Proses ini berlangsung secara berkelanjutan dan berulang, sehingga membentuk 

habitus sosial yang kuat dalam kehidupan santri. Pembiasaan sehari-hari di lingkungan 

pesantren, seperti budaya saling memberi salam, tertib dalam antrean, gotong royong, 

serta pelaksanaan ibadah secara berjamaah, secara konsisten menanamkan nilai-nilai 

perdamaian dan sikap saling menghormati. Praktik pembiasaan tersebut menjadi 

fondasi yang kokoh dalam proses internalisasi nilai peace education yang bersifat konkret 

dan berkesinambungan. 

Pesantren menjadi Agen Resolusi Konflik Sosial 

Lembaga sosial terbesar dalam tripusat pendidikan adalah masyarakat yang 

menghimpun berbagai kalangan. (Bening, 2024) Pendidikan yang berlandaskan nilai-

nilai toleransi di pesantren menempatkan prinsip kemanusiaan atau humanisme 

sebagai pijakan utama. Humanisme dipahami sebagai konsep yang menjunjung tinggi 

harkat dan martabat manusia serta memfasilitasi kebutuhan individu untuk memelihara 

dan menyempurnakan eksistensinya sebagai makhluk yang mulia. Kemanusiaan dalam 



Pesantren dan Peaceful Education….|1495 
 

IQRO: Journal of Islamic Education 

konteks ini merupakan pengakuan terhadap hakikat dan martabat manusia, di mana 

hak asasi setiap individu wajib dihormati dan dilindungi. Oleh karena itu, segala bentuk 

pelanggaran terhadap hak asasi manusia tidak dapat dibenarkan, karena setiap orang 

memiliki derajat, hak, dan kewajiban yang setara (Aly, 2011). 

Tanpa adanya sikap kasih sayang dalam menyikapi berbagai perbedaan, tidak 

mungkin terbangun sebuah bangsa yang kokoh. Perbedaan merupakan potensi 

kekuatan yang dimiliki oleh masyarakat, yang apabila dikelola secara bijaksana dapat 

melahirkan kehidupan yang sarat dengan nilai kasih dan toleransi. Dengan demikian, 

keberagaman tersebut justru menjadi perekat yang kuat dalam membangun kehidupan 

masyarakat yang multikultural (Tilaar, 2004). 

Dalam konteks pembelajaran abad ke-21, kemampuan dalam penyelesaian 

konflik, empati, komunikasi yang efektif, serta mediasi secara damai menjadi 

keterampilan yang sangat penting. Hal tersebut sejalan dengan tujuan utama peace 

education, yakni membangun masyarakat yang harmonis dan berkeadaban. Peace 

education merupakan proses pembelajaran yang bertujuan mengembangkan 

pengetahuan, sikap, dan perilaku saling menghargai, toleran, serta menolak segala 

bentuk kekerasan, termasuk dalam memahami keberagaman budaya dan bahasa. Oleh 

karena itu, peaceful education dalam Islam merupakan bagian dari ikhtiar membangun 

peradaban manusia yang menjunjung tinggi nilai rahmat, toleransi, dan keadilan sosial.  

Dalam konteks ini, pesantren dapat dipandang sebagai salah satu contoh paling 

representatif dari praktik pendidikan yang berlandaskan nilai-nilai perdamaian (Yulita, 

2023). Piagam Madinah merupakan bukti nyata penerapan prinsip-prinsip toleransi 

yang diajarkan dan dipraktikkan oleh Nabi Muhammad SAW (Susila, 2024). Peace 

education tidak cukup hanya disampaikan sebagai materi ajar, tetapi harus dihidupi dan 

dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari. Ketiga jalur pembelajaran tersebut menjadi 

sarana untuk menginternalisasikan nilai-nilai perdamaian agar melekat dalam 

keseharian peserta didik. Dalam hal ini, pesantren berhasil berfungsi sebagai ruang 

sosial yang mendidik tidak hanya melalui aspek kognitif, tetapi juga melalui pendekatan 

hati dan keteladanan. 

Selain itu, peran tokoh agama sangat penting dalam memberikan ceramah atau 

pengajian yang mendorong tumbuhnya sikap toleran di tengah masyarakat. Tokoh 

agama memiliki posisi strategis dalam menyebarluaskan pemahaman yang tepat 

terhadap hadis, khususnya dalam menyikapi berbagai persoalan sosial yang berpotensi 

memicu konflik. Dukungan para pemuka agama dalam menyampaikan pesan-pesan 



1496 | Saddam Husain & Andi Eki Dwi Wahyuni 
 

IQRO: Journal of Islamic Education 

toleransi diharapkan mampu menekan kecenderungan sikap eksklusivisme dan 

radikalisme yang kerap berawal dari kesalahpahaman terhadap ajaran agama.  

Implementasi nilai peace education menitikberatkan pada penguatan dialog dan 

rekonsiliasi, bukan pada penggunaan kekerasan maupun praktik diskriminasi. 

Pesantren berperan penting dalam menumbuhkan sikap multikulturalisme di 

Indonesia. Kontribusi ini memiliki nilai yang sangat signifikan dan dapat dijadikan 

rujukan bagi peran kelompok maupun lembaga lain dalam mewujudkan kehidupan 

masyarakat yang damai. (Masamah, 2013) 

Kesimpulan  

Artikel ini menyimpulkan bahwa pesantren memiliki potensi strategis sebagai 

model pendidikan Islam berbasis peaceful education yang bekerja secara integral melalui 

nilai, relasi, dan praktik sosial yang hidup dalam keseharian pendidikan. Peaceful 

education di pesantren tidak hadir sebagai mata pelajaran tersendiri, melainkan 

terinternalisasi melalui hidden curriculum, keteladanan kiai dan pendidik, serta fungsi 

pesantren sebagai ruang sosial yang menumbuhkan toleransi, dialog, dan resolusi 

konflik secara damai. Temuan ini menegaskan bahwa pesantren berkontribusi penting 

dalam membangun pendidikan Islam yang moderat, inklusif, dan relevan dengan 

konteks masyarakat multikultural. 

Namun demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan karena bersifat 

konseptual dan bertumpu pada studi pustaka, sehingga belum menggambarkan secara 

empiris dinamika implementasi peaceful education di pesantren dalam konteks nyata. 

Variasi karakter pesantren, latar sosial budaya, serta praktik pendidikan di lapangan 

belum sepenuhnya terakomodasi dalam kajian ini. 

Oleh karena itu, penelitian selanjutnya direkomendasikan untuk mengkaji 

implementasi peaceful education di pesantren melalui penelitian lapangan, baik dengan 

pendekatan kualitatif, studi kasus, maupun etnografi pendidikan. Selain itu, penelitian 

komparatif antar pesantren atau pengembangan model operasional peaceful education 

berbasis pesantren juga penting dilakukan guna memperkuat kontribusi teoritis dan 

praktis pendidikan Islam dalam membangun budaya damai.  



Pesantren dan Peaceful Education….|1497 
 

IQRO: Journal of Islamic Education 

Referensi 
 
Ahmad, A. (2021). Peran Kepemimpinan Kiai: Karakter Kiai dan Pola Pembentukan 

Karakter Santri. E-Journal Studia Manajemen, 10(1). 
https://ejurnal.latansamashiro.ac.id/index.php/EJSM/article/view/701 

AL ZARNUJI, M. I. (n.d.). BAB III PENDIDIKAN AKHLAK. Berbagai Perspektif, 61. 
Alifah, H. Z. (2025). Makna Dan Konsep Islam Rahmatan Lil’alamin. At-Tazakki: Jurnal 

Kajian Ilmu Pendidikan Islam Dan Humaniora, 9(1), 14–26. 
http://dx.doi.org/10.47006/attazakki.v9i1.23974 

Almusthafa, M. F., Arrohim, M. W., & Hidayat, A. N. (2025). Upaya Musyrif Halaqoh 
Dalam Meningkatkan Motivasi Menghafal Al-Qur’an di PPIQ-368. IQRO: Journal of 
Islamic Education, 8(2), 744–761. https://doi.org/10.24256/iqro.v8i2.7651 

Alsubaie, M. A. (2015). Hidden curriculum as one of current issue of curriculum. Journal 
of Education and Practice, 6(33), 125–128. 
https://files.eric.ed.gov/fulltext/EJ1083566.pdf 

Aly, A. (2011). Pendidikan Islam Multikultural Pesantren: Telaah terhadap Kurikulum Pondok 
Pesantren Islam Modern Assalam Surakarta. Pustaka Pelajar. 

Anjaswara, B., & Sauri, S. (n.d.). PENERAPAN PENDIDIKAN PERDAMAIAN DALAM 
TRIPUSAT PENDIDIKAN PERSPEKTIF HADIS NABI. 

Arifin, Z. (2012). Pengembangan manajemen mutu kurikulum pendidikan islam. Diva Press. 
Asdlori, A. (2023). Pendidikan islam sebagai pilar pembangunan berkelanjutan: peran 

sistem pendidikan pesantren dalam implementasi SDGs. Jurnal Pendidikan Islam Al-
Ilmi, 6(1), 124–130. https://doi.org/10.32529/alilmi.v6i1.2153 

Asma, S. (2009). Damai Itu Apa (Sekilas Mengajarkan Perdamaian). 
http://umum.kompasiana.com/2009/06/17/damai-itu-apa-sekilas-pendidikan-
perdamaian-7205.html 

Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI. (2010). Persepsi Siswa dan Sikap Siswa 
terhadap Tindakan Kekerasan atas Nama Agama. Badan Litbang dan Diklat 
Kementerian Agama RI. 

Cornbleth, C. (1984). Beyond hidden curriculum? J. Curriculum Studies, 16(1), 29–36. 
https://doi.org/10.1080/0022027840160103  

Danesh, H. B. (2006). Towards an Integrative Theory of Peace Education. Journal of Peace 
Education, 3(1), 55–78. https://doi.org/10.1080/17400200500532151 

Densus 88 tangkap seorang terduga teroris di Purbalingga - ANTARA News. (n.d.). Retrieved 
January 27, 2026, from https://www.antaranews.com/berita/348829/densus-88-
tangkap-seorang-terduga-teroris-di-purbalingga 

Faridah, A. (2015). Membangun karakter melalui the hidden curriculum. Al-Mabsut: 
Jurnal Studi Islam Dan Sosial, 9(2), 107–115. 
https://doi.org/10.56997/almabsut.v9i2.75 

Glatthorn, A. A. (1987). Curriculum leadership. ERIC. 
Harris, I. (2002). Conceptual Underpinnings of Peace Education. In G. Salomon & B. Nevo 

(Eds.), Peace Education: The Concept, Principles, and Practices around the World (pp. 15–
26). Lawrence Erlbaum. https://doi.org/10.4324/9780203954885 

Ichsan, A. S. (2019). Konstruksi Pendidikan Relasi Kiai Dan Santri Di Pondok Pesantren 
Lintang Songo Piyungan Yogyakarta:(Sebuah Pendekatan Multidisipliner). Jurnal 
Darussalam: Jurnal Pendidikan, Komunikasi Dan Pemikiran Hukum Islam, 11(1), 199–221. 
https://doi.org/10.30739/darussalam.v11i1.458 

Islam, M. H. (2021). Hidden Curriculum Sekolah dalam Menangkal Rasisme 
Keberagamaan. Journal Multicultural of Islamic Education, 5(1), 87–99. 
https://doi.org/10.35891/jmie.v5i1.2504 



1498 | Saddam Husain & Andi Eki Dwi Wahyuni 
 

IQRO: Journal of Islamic Education 

Junaidi, K. (2017). Sistem pendidikan pondok pesantren di Indonesia (suatu kajian sistem 
kurikulum di Pondok Pesantren Lirboyo). Istawa: Jurnal Pendidikan Islam, 2(1), 95–
100. https://doi.org/10.24269/ijpi.v2i1.364 

Lembaga Penelitian Universitas Muhammadiyah Malang. (2009). TOR Seminar: Gerakan 
Islam Radikal dan Dampaknya terhadap Kerukunan Umat Beragama. 

Majid, N. (1997). Usaha Menegakkan Hak Asasi Manusia dalam Wacana Budaya dan Agama. 
Komnas HAM, Gramedia. 

Masamah, U. (2013). Pesantren dan pendidikan perdamaian. Jurnal Pendidikan Islam, 2(1), 
21–39. 

Mastuhu. (1985). Dinamika Pondok Pesantren. Inis. 
https://doi.org/10.14421/jpi.2013.21.21-39 

Maulida’Alawiyyah, I., & Miftah, M. (2025). Kurikulum Pesantren dan Kesetaraan 
Pendidikan Agama Islam: Potret Dinamika Ma’had SMP Tasywiqith Tholibat 
Kudus. IQRO: Journal of Islamic Education, 8(1), 426–443. 
https://doi.org/10.24256/iqro.v8i1.6786 

Maunah, B. (2009). Tradisi Intelektual Santri. Teras. 
Misbah, M. (2019). Relasi patronase kiai-santri dalam pendidikan karakter di pondok 

pesantren ma’hadutholabah babakan tegal. Jurnal SMART (Studi Masyarakat, Religi, 
Dan Tradisi), 5(2), 213–227. https://doi.org/10.18784/smart.v5i2.817 

Muhaemin, M., & Yunus, Y. (2023). Pengamalan Nilai Moderasi Beragama Berbasis 
Kearifan Lokal di Lingkungan Pesantren. Jurnal Konsepsi, 12(2), 13–27. 
https://p3i.my.id/index.php/konsepsi/article/view/274 

Mulyadi, M., Inayati, M., & Maimun, M. (2024). Jenis-Jenis Kurikulum Pendidikan 
Agama Islam (Telaah Tentang Written Curriculum And Hidden Curriculum). 
JURNAL LENTERA: Kajian Keagamaan, Keilmuan Dan Teknologi, 23(1), 98–112. 
https://www.ejournal.staimnglawak.ac.id/index.php/lentera/article/view/1416 

Nasution, S. (2006). Kurikulum dan pengajaran. 
Nata, A. (1997). Filsafat Pendidikan Islam I (Jakarta; Logos Wacana Ilmu, 1997). 

Paradigma Pendidikan Islam, Kapita Selekta Pendidikan Islam. 
Susila, W. M. (2024). Studi analisis pemahaman hadis toleransi beragama. Indonesian 

Research Journal on Education, 4(4), 1689–1694. 
https://doi.org/10.31004/irje.v4i4.1241 

Sustikarini, A. (2013). Urgensi Pendidikan Perdamaian. http://koran-
jakarta.com/index.php/detail/view01/129186 

Tilaar, H. A. R. (2004). Multikulturalisme, tantangan global masa depan. Jakarta: Grasindo. 
Wafa, A., Madani, M. T., & Subairi, S. (2024). Pendidikan Islam Berwawasan Nilai-nilai 

Toleransi di Pesantren Nazhatut Thullab. Academicus: Journal of Teaching and 
Learning, 3(1), 8–18. https://doi.org/10.57251/academicus.v3i1.319 

Yulita, R. (2023). Peace Education dalam Pendidikan Agama Islam di Indonesia. Jurnal 
Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia, 2(2), 101–105. 
https://doi.org/10.55784/jpip.v2i2.603 

Yunus, M. (1979). Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia.  
  

 
 


